# نوع شناسی مطالعات مدیریت اسلامی به عنوان یک دانش میان رشته ای

محمدحسين رحمتي

دانشجوی دکتری مدیریت دولتی پردیس قم دانشگاه تهران

#### چکیده

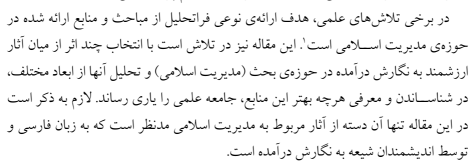
در مقالهی حاضر، پس از ارائهی تعریف از علم و دین و تشریح رابطهی آنها، «علم دینی» و رویکردهای مختلف نسبت به آن تشریح می شوند. در ادامه، ضمن تبیین حوزهی بحث علم دینی، جایگاه ارزشها در علوم مورد توجه قرار گرفته و روشهای ارزش محور کردن علوم (تکنیک تهذیب علوم و بومی سازی) مورد اشاره واقع می شوند و میان رشته ای بودن مدیریت اسلامی مورد بررسی قرار گرفته است.

بخش اصلی مقاله، به تشریح ابعاد و زوایایی می پردازد که آثار منتخب از میان کتابهای مدیریت اسلامی بر مبنای آنها تجزیه و تحلیل می شوند. در یک بررسی اجمالی مشخص شد حدود ۷۰ جلد کتاب در این زمینه تألیف شده که در این مقاله ۱۳ کتاب مورد بررسی قرار می گیرد. در بررسی فراتحلیلی مقاله، از چهار بُعد به این منابع پرداخته می شود که شامل بررسی محتوایی و موضوعی، بررسی روش شناختی، بررسی منابع مورد استفاده و در نهایت بررسی مؤلفان و نویسندگان می شود.

كليدواژهها: علم، دين، علم ديني، مديريت اسلامي، نوع شناسي، دانش ميان رشتهاي.

#### مقدمه

با اندکی بررسی می توان به تألیفات متعددی دست یافت که با هدف تشریح جایگاه دانش مدیریت در متون و منابع اسلامی به نگارش درآمدهاند. این منابع تا کنون از ابعاد مختلفی مورد توجه بوده اند اما با توجه به نیاز جدید جوامع در حوزه مدیریت ارزشی، مطالعات میانرشته ای مدیریت و ادیان وارد محافل دانشگاهی شده است. در جوامع اسلامی نیز مطالعات مدیریت اسلامی با این فلسفه مورد بحث و بررسی علمی و تحقیقاتی قرار می گیرد. مدیریت اسلامی در جایگاه یک میانرشته ای از اصول، مبانی و یافته های دو حوزه ی مطالعات دینی – اسلامی و مدیریت ریشه می گیرد. با وجود اینکه این تألیفات اندک نیستند اما هنوز این سؤال در ذهن محققان باقی است که چرا منابع مدیریت اسلامی نتوانسته همچون سایر کتابها و منابع مدیریت، راهگشای مدیریت جوامع اسلامی باشد؟ در پاسخ به این سؤال تلاش های علمی متعددی صورت گرفته است. در همین راستا در محافل علمی و کلاس های درسی رشته می مدیریت، به مدیریت اسلامی و فلسفه ی مدیریت در اسلام پرداخته می شود.



# علم دینی به عنوان یک علم میان رشته ای و رویکردهای مختلف نسبت به آن

یکی از دغدغهها و دلمشخولیهای دانشمندان مسلمان و اندیشمندان دیندار، شناسایی نوع تعامل میان دین و علم بوده است. سؤال کلی این است که آیا علم دینی امکانپذیر است؟ ارتباط علم و دین و به تبع آن امکانپذیری مصادیقی از علم دینی همچون امکانپذیری مدیریت اسلامی، یعنی ارتباط دانش مدیریت و اسلام یا امکانپذیری جامعه شناسی اسلامی، امکانپذیری روان شناسی اسلامی و ... چگونه قابل تبیین است؟ قطعاً پاسخگویی به چنین

فصلنامه علمی - پژوهشی

191

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸

۱. از جمله مراجعه شود به: خنیفر، حسین، «تحلیل محتوای منابع مدیریت اسلامی با تأکید بر آثار منتخب»، نشریه فرهنگ مدیریت، شماره ۱۰، ۱۳۸٤. سؤالهایی نیازمند توجه به سه عنصر اساسی است: «تعریف دین»، «تعریف علم» و «رابطهی علم و دین» (امیری، ۱۳۸۵: ۱۵۷).

#### تعریف دین

دین در اصطلاح به معنای اعتقاد به آفرینندهای برای جهان و انسان و دستورات عملی متناسب با این اعتقاد است. این تعریف شامل تمام ادیان می شود و دین حق عبارت از آیینی است که دارای عقاید درست و مطابق با واقعیت بوده و رفتارهایی را مورد توصیه و تأکید قرار می دهد که از ضمانت کافی برای صحت و اعتبار برخوردار باشند. بنابراین دین از دو بخش تشکیل شده است: عقیده یا عقایدی که حکم اساس و ریشهی آن را دارد (اصول) و دستورات عملی که متناسب با آن پایههای عقیدتی و برخاسته از آنها باشد (فروع) (مصباح یزدی، ۱۳۷۵: ۱۲).

#### تعريف علم

تعابیر زیادی از علم و واژههای هم معنا با آن ارائه شده که هریک از موضع خاصی صورت گرفته است (فعالی، ۱۳۷۸، ۳۸). انسان دارای قوه ی مدرکه است و از این حیث به آن عالم یا مُدرک می گویند. مُدرک بودن مستلزم «طرف درک» یا «ادراک شونده» است که از نوعی دو گانگی و تضاد برخوردارند و لازمه ی پیدایش درک این است که به نحوی این دو گانگی از میان برداشته شود و «طرف درک» نزد قوه ی مدرکه حاضر شود، زیرا حضور ادارک شونده نزد ادراک کننده، عین درک و عین یقین به آن است و تنها در این صورت قابلیت تردید در آن از بین می رود. ملاک و معیار عدم تردید در آنچه حاضر می شود نیز خود قوه مدرکه است؛ زیرا در ذات خود از چنین پتانسیلی برخوردار است و ذات آن «درک کردن» است، چه اینکه به همین خصلت تعریف شده است.

قوه ی مدر که در انسان را همان نفس مجرد انسانی دانسته اند و بنابر مبانی فلسفی علم عبارت است از: حضور خود شیء یا صورت جزئی یا کلی آن نزد موجود مجرد که همان نفس یا قوه ی مدر که است (مصباح یزدی، ۱۳۷۸: ۲۳). در جایی دیگر درباره ی تعریف علم می خوانیم: «علم در لغت به معنی یقین، معرفت و دانش است. واژه علم در مفهوم کلی خود بر هر نوع آگاهی نسبت به اشیا، پدیده ها، روابط و ... اطلاق می شود؛ اعم از آنکه در حوزه ی جهان مادی قرار داشته باشد یا مربوط به عالم معنا و ماوراء الطبیعه باشد. به این اعتبار، می توان



فصلنامەعلمى-پژوھشى

199

علم بشر را مجموعهی آگاهیها، دانشها و معلوماتی دانست که تاکنون نسبت به دنیای ماده و عالم معنا پیدا کرده و چون آگاهیها و دایرهی شناخت بشر افزایش می یابد، بنابراین علم او نیز دائماً در حال افزایش است» (حافظنیا، ۱۳۸۸: ۳۰).

به علم در مفهوم کلی و عام آن Knowledge اطلاق می شود. از واژه علم مفهوم خاصی نیز تعبیر شده و آن Science است که مقصود، آن بخش از دانستنی ها و آگاهی های نوع بشر است که به روش های تجربی قابل اثبات و تأیید باشد. این نوع علم بیشتر مترادف با علوم تجربی و طبیعی به کار گرفته شده است (سروش، ۱۳۵۷: ۵).

در این مقاله، برداشت دوم از علم مورد تأکید است و هنگامی که از نسبت علم و دین صحبت به میان می آید منظور رابطه ی دانش مدیریت که در قالب نظریه های این علم تجلی می کند و دین اسلام است.

## نسبت علم و دین بهعنوان اصول و مبانی یک میان رشتهای

پس از تعریف علم و دین به بررسی نسبت دین و علم پرداخته می شود. در یک حصر عقلی این نسبت از سه حالت بیرون نیست:

۱. توافق مطلق: یک احتمال این است که علم و دین از همهی جهات با هم توافق داشته و به عبارتی کاملاً هماهنگ باشند، به گونهای که دو روی یک سکه باشند و اختلافی میان آنها نباشد. در این رویکرد، قول به توافق صد درصد بین علم و آموزههای دینی (و اینکه همه علوم اعم از طبیعی، ریاضی و انسانی با تدبیر در آیات قرآنی قابل استخراج است) مبتنی بر تصور نادرستی از دین است؛ زیرا بر اساس این دیدگاه دین برای رفع تمام احتیاجات بشری نازل شده اما در ابراز چنین مطلبی نه از متون دینی استفاده می شود و نه مبنای عقلانی دارد و نمی توان مدعی شد دین جایگزین همهی معارف بشری است، بلکه اساساً علم اسلامی قادر به پیش بینی هیچ واقعهای نیست، نه قانونی را می توان با آن کشف کرد و نه هیچ ماشینی را می توان بر اساس آن ساخت، بلکه آنچه در علوم اسلامی است، توضیح بعد از کشف است. به عبارت بر اساس آن ساخت، بلکه دیگران حقیقتی را کشف کردند، به منابع رجوع می شود تا نشان دهند دین هم این امر را پیش بینی کرده یا سعی می شود حکم مواجه با آن از منابع استخراج شود (فنایی هم این امر را پیش بینی کرده یا سعی می شود حکم مواجه با آن از منابع استخراج شود (فنایی اشکوری، ۱۳۸۰: ۳۰، ۳۵).



فصلنامه علمى پژوهشي

Y . .

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸

1. Management Science

۲. تعارض مطلق: احتمال دوم این است که علم و دین در همهی جهات با هم تعارض داشته و به عبارتی کاملاً ناهماهنگ باشند، به نحوی که هیچ وجه اشتراکی را نتوان میان آنها مشاهده کرد. نظریه تعارض بین علم و دین نیز در این رویکرد مقبول نیست؛ با این استدلال که اگر علم، یافتههای قطعی و درست از عالم باشد، هیچگاه با دین حق معارض نیست و به فرض هم اگر قضیهای با دلیل عقل قطعی منافی باشد، حجیت ندارد و دلیل عقلی مقدم است (حسین زاده، ۱۳۷۹: ۱۳۷۹).

البته این به معنای انکار تعارض آرای دینی برخی افراد با علم نیست اما وجود چنین تعارضی میان علم و دین به معنای آن است که فهم علمی با فهم دینی مورد نظر دچار تعارض شده است (همان: ٤٠).

۳. توافق منطقی: احتمال سوم این است که علم و دین نه توافق کامل دارند و نه تعارض صد درصد، بلکه دو امر متمایزند که از نوعی توافق منطقی و هماهنگی نسبی برخوردارند؛ به گونهای که هم دارای نقاط مشترک هستند و هم دارای وجوه اختلاف و مختص خود.

بر این اساس، هرچند در دین مسائل بسیاری وجود دارند که برای عقل و علم قابل فهم نیستند و عقل پرسشهایی دربارهی آنها مطرح می کند که یافتن پاسخ عقلی برای آنها دشوار است؛ اما هیچ آموزهی دینی در اسلام با یافتهی صریح عقلی در تناقض نیست. علاوه بر این حوزهی مشترک عقل و دین، در مباحثی همچون اصول اخلاقی و وجود خدا و حوزهی خاص دین در مباحثی همچون احوال، قیامت، معاد، احکام عبادی و فقهی و نیز حوزه خاص عقل در مباحثی همچون علوم طبیعی و ریاضیات و برخی مسائل فلسفی چون وجود، جزء جدانشدنی است.

#### حوزهی بحث و تحلیل علم دینی

تبیین توافق منطقی میان علم و دین در این رویکرد، بدین گونه است که با تقسیم علوم به دو دسته «علوم انسانی» (مانند علوم پایه و طبیعیات و علوم تجربی) و با این فرض که ارزشها تنها در ارتباط با انسان موضوعیت می یابند، در تحلیل علم دینی، آن را تنها در حوزهی «علوم انسانی» قابل طرح دانسته، در باب علوم تجربی و طبیعی، بحث از دین، ارزش و به طور اخص، اسلامی شدن علوم امری بی معنا تلقی می شود.

بنابراین اگر گفته شود دین کامل است و قلمرو وسیعی را شامل می شود، بدین معنا نیست



فصلنامەعلمى-پژوھشى

7.1

که قلمرو دین شامل حوزه ی طبیعت، تاریخ، علوم تجربی و معارف و مانند آن است زیرا قسرآن یا احادیث معصومین (ع) کتاب هدایتاند نه کتاب فرضیههای علوم تجربی و یا قوانین و فرمولهای ریاضی. البته دین و مباحث آن سهم به سزایی در رشد علوم، شیوههای پژوهش، پیشرفت فرهنگ بهداشت فردی و عمومی داشته اند و تأثیر ژرف آنها را نمی توان انکار کرد؛ با این حال دین در حوزه ی علوم تجربی و معادلات آن، تنها بر یادگیری تأکید کرده است. به تعبیر دقیق تر، حوزه ی و قلمرو دین صرفاً افعال اختیاری انسان است و از این رو شامل افعال غیرانسانی و افعال غیرانسانی و افعال غیرانسانی است که به افعال اختیاری انسان اختصاص دارد (فنایی اشکوری، ۱۳۸۰: ۷۳).

در بخش اخلاق نیز احکام و ارزشها و بایدها و نبایدها که در سعادت و شقاوت مؤثرند، در قلمرو دین حضور دارند. بنابراین مسائلی که در حوزه افعال غیراختیاری انسان قرار دارند مانند کیفیت عملیات دستگاه گوارش یا گردش خون، از حوزه ی دین خارجند (حسینزاده، ۱۳۷۹: ۶۹). با این وصف روشن است که مدیریت (به عنوان یک علم انسانی) می تواند اسلامی یا غیراسلامی باشد.



فصلنامه علمي-پژوهشي

7.7

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸

## علوم انسانی اسلامی؛ میان رشتهای مادر

بر اساس آنچه گفتیم، تنها علوم انسانی هستند که می توانند با دین مرتبط شوند. به صورت مصداقی نیز علومی می توانند به اسلام نسبت داده شوند یا بر عکس اسلام می تواند به علومی نسبت داده شود که به نحوی با انسان مرتبط بوده و بدان واسطه جهتدار شوند. به عبارت دیگر تنها می توان «علوم انسانی اسلامی» داشت، نه «علوم اسلامی» که دانش مدیریت در این زمره قرار می گیرد.

#### علوم موجود

با توجه با اینکه علوم در اصطلاح علما، هم به علوم انسانی اطلاق می شود و هم به علوم تجربی و پایه و به طور کلی علوم غیرانسانی، لذا آنچه در دنیا به عنوان علم تولید شده و در آن روشهای عقلی و تجربی به کار گرفته شده، در همه اشکال و طبقه بندی ها صحیح است، مگر خلاف آن اثبات شود. به عبارت دیگر، در اینجا اصل برائت جاری است یعنی علوم موجود اگر با دین اسلام مخالفت قطعیه نداشته باشند، به منزله علوم سازگار و هماهنگ با اسلام و ارزش ها پذیرفته

می شوند، مگر مواردی که با آموزههای دینی در تعارض باشند که این هم تنها در علوم انسانی امکانپذیر است. در تأیید این مطلب در اینجا به ارائه تعریف مدیریت اسلامی از دیدگاه یکی از صاحب نظران می پردازیم: «مدیریت هنر و علم به کارگیری صحیح افراد و امکانات در جهت وصل اهداف سازمانی به نحوی که با موازین شرع مغایرت نداشته باشد» (نبوی، ۱۳۸۲: ۳۵).

#### توليد علوم اسلامي

از لحاظ ماهیت، اسلامی و غیراسلامی بودن علوم تجربی منتفی است. علوم انسانی نیز نسبتی با اسلام ندارند اما در مقایسه با آموزههای اسلامی، از دو حال بیرون نیست: ۱) علوم انسانی سازگار با آموزههای اسلامی که به دلیل سازگاری و عدم مخالفت می توانند اسلامی تلقی شوند و علاوه بر این، علومی که خاستگاه و متولی آنها خود دین است نیز به عنوان علم دینی خاصی تلقی می شوند مانند فقه، اصول و غیره؛ ۲) علوم انسانی ناسازگار با آموزههای اسلامی که اگر علوم انسانی در مقایسه با آموزههای اسلامی به گونهای باشند که در تعارض با آنها قرار گیرند، در این صورت بر اساس سازوکارهای خاصی می توان این علوم را هم اسلامی و دینی ساخت.

در این راستا ممکن است دو تکنیک به کار گرفته شود: ۱) تکنیک تهذیب علوم: در این نگرش، علوم موجود در نسبت مقایسه با نظریه اندیشه اسلامی، دارای ناخالصیها و انحرافهایی است که در فرایند دینی سازی باید پیراسته و احتمالاً بخشهایی نیز به آنها افزوده شود. علوم انسانی مانند روان شناسی، اقتصاد، مدیریت و... محصول کار کرد عقل آدمی است و به غرب یا شرق اختصاص ندارد. منتهی نه باید تسلیم محض آنها شد و نه باید آنها را مطلقاً رد کرد، بلکه باید به جرح و تعدیل و اصلاح و تکمیل آنها همت گماشت.

۲) تکنیک بعدی، بومی سازی علوم است. بر این مبنا، در حکومت دینی و جامعه ی اسلامی، علاوه بر اینکه باید نسبت به برخی علوم حساسیت بیشتری به خرج داد و میدان وسیع تری را گستراند، در علوم انسانی نیز باید توجه داشت به واسطه ی ویژگی ممتاز و خاصی دارند که نمی توان آنها را در ردیف علوم تجربی که علوم جهان شمول و غیر مختص به مکان خاصی هستند، به حساب آورد؛ زیرا علوم تجربی، علوم خنثی، بدون جهت و واقع گرا هستند و ایمان و کفر و حق و باطل در ذات آنها راه ندارد، بلکه بسته به این است که در چه مسیر و هدفی به کار گرفته شوند؛ اما علوم انسانی چنین ویژگی ندارند و می توان ادعا کرد هر جامعه و فرهنگی،



فصلنامه علمي\_پژوهشي

4.4

علوم انسانی مختص به خود با ویژگیهای متناسب با فرهنگ خود را داشته باشد؛ بنابراین باید نسبت به بومی سازی آنها اقدام کرد (امیری، ۱۳۸۵: ۳-۱۷۲).

### آیا مدیریت اسلامی یک علم میان رشته ای است؟

با توجه به آنچه در تشریح علم دینی گذشت و طبقهبندیهایی که در رابطه با نسبت علم و دین ارائه شد، مدیریت در جایگاه «علوم انسانی ناسازگار با آموزههای اسلامی» قرار دارد و نسبت بین این علم و دین اسلام توافق مطلق و صد درصد نیست؛ از اینرو اندیشمندان اسلامی بر آن شدهاند تا با به کار بستن هر دو تکنیک (تهذیب علم مدیریت و بومیسازی آن) رشتهی مطالعاتی جدیدی را در رشته مدیریت به نام مدیریت اسلامی ایجاد کنند که به نوعی می توان آن را یک علم «بینرشتهای» تلقی کرد. در مطالعات مدیریت اسلامی، هدف کشف وجوه مشترک و نقاط مؤید بین روش مدیریت و دین اسلام است؛ از اینرو متون و منابع بسیاری در قالب مقاله و کتاب ارائه شده که هریک با رویکرد خاصی این مسئله را مورد مداقه قرار دادهاند.

تأکید این مقاله بر نوع شناسی و بررسی فراتحلیلی کتابهایی است که موضوع اصلی و محتوای آنها مدیریت اسلامی است. تقریباً حدود ۲۰ جلد کتاب در این زمینه به زبان فارسی به رشته تحریر در اَمده که می توان از ابعاد مختلف آنها را دسته بندی کرد. در پیوست مقاله به این آثار اشاره می شود.

نکتهی حائز اهمیت اینکه مؤلف در این مجال قصد ارزش گذاری بر این آثار را ندارد بلکه هدف ارائه توصیف و دستهبندی از منابع موجود در حوزهی مطالعات مدیریت اسلامی است. با توجه به اینکه بررسی کلیه آثار منتشره خارج از حوصلهی این مقاله است لذا بر برخی آثار منتخب در این زمینه تأکید می شود. این بررسی دربرگیرندهی بخشهای زیر است:

١) توصيف اجمالي منابع،

٢) نوعشناسي مطالعات مديريت اسلامي.

در بخش نخست، خلاصهای از کتابها ارائه می شود و فهرست اجمالی آنها مورد اشاره قرار می گیرد. در بخش دوم با استناد به ابعاد چهار گانهی زیر این کتابها مورد بررسی فراتحلیلی قرار می گیرند: الف) بُعد موضوعی یا محتوایی، ب) بُعد روش شناختی، ج) بُعد منابع و مآخذ مورد



فصلنامه علمي پژوهشي

4.5

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸

1. Interdisciplinary

استفاده و د) بُعد مؤلفان و نویسندگان. در ادامه به تشریح هریک از بخشهای فوق میپردازیم. ۱. توصیف اجمالی منابع

همان طور که گفته شد حدود ۷۰ جلد کتاب در زمینه ی مدیریت اسلامی به زبان فارسی به نگارش درآمده که هریک مستقیم یا غیرمستقیم این موضوع را در کانون توجه خود قرار داده اند. در این میان، مقاله ی حاضر با بررسی ۱۳ عنوان کتاب درصد نوع شناسی آنها برآمده است. این تعداد در حقیقت نمایانگر انواع مختلف مطالعات است. برای بررسی و تحلیل لازم است در ابتدا این آثار به طور اجمالی توصیف شوند؛ لذا در این قسمت ضمن ارائه توصیف اجمالی از کتاب ها به فهرست مختصر آنها نیز اشاره می شود.

### مديريت اسلامي؛ نويسنده: حسن نبوي

این کتاب در ۱۲ فصل ارائه شده و نویسنده در فصل نخست با عنوان حکومت و مدیریت اسلامی که ۳٦ صفحه از مطالب کتاب را به خود اختصاص داده است، به صورت کلی و خلاصه به بیان تشکیل حکومت از نظر اسلام، حکومت و عدالت، رابطهی حکومت و مدیریت، لزوم آگاهی از مدیریت اسلامی و تعریف مدیریت یر داخته است.

تعریف نویسنده در حوزه ی مدیریت عبارت است از: مدیریت هنر و علم به کار گیری صحیح افراد و امکانات با هدف دستیابی به اهداف سازمانی به نحوی که با موازین شرع مغایرت نداشته باشد. (نبوی، ۱۳۸۲: ۳۵)

**فهرست کتاب:**مقدمه، حکومت و مدیریت اسلامی، برنامه ریزی، ارکان برنامه ریزی، سازماندهی، رفتار رهبری، انگیزش، کنترل، پیگیری، تصمیم گیری، سلوک در مدیریت، لغزشگاه.

#### مدیریت و فرمانداری در اسلام؛ نویسنده: آیتالله ناصر مکارم شیرازی

این کتاب در ۷ فصل گرد آمده است. نویسنده در فصل نخست با عنوان «ضرورت تشکیلات و اهمیت مدیریت» بر این باور است که مدیریت نوعی ایدئولوژی است یعنی نوعی از بایدهاست و بین ایدئولوژی و جهانبینی ارتباط و جود دارد. از آنجا که ایدئولوژی اسلامی است یعنی مدیریت و فرماندهی اسلامی است، قهراً جهانبینی هم باید اسلامی باشد و نویسنده چنین نتیجه می گیرد که کل عالم یک سازمان واحد و یک ادارهی کل است که خداوند هم فرمانده کل آن است و نظم موجود در عالم آفرینش را دلالت بسر مدیریت بی نظیر خداوند در پهنه عالم هستی می داند. نویسنده پس از غور در سیر آفاقی، به سیر انفسی پرداخته و با طرح اینکه وجود هر انسان یک نظام تشکیلاتی است معتقد است این نظام اجزایی دارد و اگر تمام ابزار



فصلنامهعلمي-پژوهشي

4.0

و وسایل لازم برای انجام یک کار را به منزله جسم فرض کنیم، مدیریت صحیح به منزله روح آن است و با جدا شدن این روح، چیزی جز لاشهی گندیدهای باقی نخواهد ماند. تشبیه نقش فرمانده و مدیر در جامعه به رشته و نخ گردنبند با استناد به فرمایش حضرت علی (ع) از دیگر استشهادات نویسنده در این فراز است. نویسنده اهداف مدیریت اسلامی را از حکومت اسلامی جدا نمی داند و بر این باور است که حکومت اسلامی برای چهار هدف عمده طراحی شده است: ۱) آگاهی بخشی به انسانها، ۲) تربیت معنوی و احیای ارزشهای اخلاقی، ۳) اقامه قسط و عدل به صورت خودجوش و بر خاسته از متن جامعه، ٤) آزادی انسانها از زنجیر.

فهرست کتاب: مقدمه، ضرورت تشکیلات و اهمیت مدیریت، پیامبر اسلام مدیر و فرمانده ی بی نظیر، مسئولیتها و وظایف ده گانه ی مدیر و فرمانده، صفات و شرایط ویژه ی مدیران اسلامی، نمونه هایی از مدیریت اسلامی، توصیه های مهم به مدیران.

#### منشور مديريت؛ نويسنده: سيد محمد مقيمي

این کتاب از یک مقدمه ی کوتاه، بخش ویژگی های عام مدیریت و بررسی تطبیقی اصول مدیریت گرد آمده است. نویسنده در آغاز بحث به ویژگی های عام مدیران اشاره می کند و از نشانه هایی چون تقوا و پر هیزگاری، شایستگی و توانایی، تسلط بر هوای نفس، حُسن سابقه، امانتداری، مهربانی با زیر دستان، میانه روی و اعتدال، سعه صدر، وفای به عهد، احتیاط و دوراندیشی و پر هیز از خود پسندی نام می برد. نویسنده در این فرازها به عبارت هایی از نهج البلاغه ی حضرت امیر اشاره و بر لزوم پایبندی مدیران به این اصول تأکید می کند.

یکی از اصولی که در آغاز نویسنده بدان اشاره دارد، اصل توکل و اعتقاد به خداست. وی بر این باور است که: «... در اغلب اوقات تصمیم گیرنده ۲ در راه اخذ تصمیم به مدد و کمک و نقطهی اتکایی نیاز دارد تا بدون بیم و هراس کار انتخاب را انجام دهد و توکل، این نقطهی اتکا و قوت قلب را برای وی فراهم می آورد...». نویسنده سپس به اصل سلسلهمراتب اشاره می کند، دیدگاه ماکس وبر و هنری فایول را در خصوص اصل سلسلهمراتب تشریح نموده و آنگاه به تطبیق با نظر امیرمؤمنان (ع) می پردازد و با استناد به فرمایش مولا چنین می نویسد: «... در دیدگاه امام علی (ع) حاکمیت مطلق از آن خداوند است و طبیعت در ید قدرت لایزال او قرار دارد و حاکم اسلامی از جانب او مأموریت دارد احکام و دستورات او را پیاده کند...».



فصلنامه علمي - بيژوهشي

7.7

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸

<sup>1.</sup> General Attributions of Management

<sup>2.</sup> Decision Maker

در منظر امام علی (ع) جامعه به عنوان نظامی تلقی می شود که متشکل از قسمتهای مختلفی است و هر بخش نیازهایی دارد که باید برای تأمین نیازهای خویش با سایر دسته ها تعامل داشته باشد. نویسنده از منظر امام به سپاهیان، خراج گذاران (مالیات دهندگان)، داوران و قضات، دبیران، بازرگانان و پیشه وران، درویشان و فروماندگان اشاره می کند (مقیمی، ۱۳۸۰).

فهرست مطالب: مقدمه، ویژگی های عام مدیران، اصل توکل و اعتقاد به خدا، اصل سلسلهمراتب، نگرش سیستمی، روش معرفت پذیری، مدیریت زمان، اصل تعهد به مشتری و ارباب رجوع، حفظ هنجارها و فرهنگ سازمانی، قانون مداری و ضابطه گرایی، اصل برابری و انصاف، تفقد و دلجویی از کارکنان و مردم، اصل بازخورد و خودگشودگی، تئوری تقویت مدیریت مشارکتی، نگرش و طرز تلقی مدیران از کارکنان، اصل تفویض اختیار، اصل مطلق بودن مسئولیت مدیریت، جبران خدمت کارکنان، کنترل و نظارت، اصل پاداش و تنبیه.

#### نگرشی بر مدیریت اسلامی؛ نویسنده: سید رضا تقوی دامغانی

این کتاب مرکب از ۱۲ بخش است. نویسنده در سرآغاز کتاب تعاریف متعددی را از مدیریت بسه نقل از دیگران ذکر کرده، اما از تعریف مختار خویش غفلت ورزیده و تعاریف را با نقل مطالب دیگران به پایان رسانده است. به ویژه آنکه مدعای نویسنده مدیریت اسلامی است اما با تعریفی از مدیریت به مفهوم غربی آن به مباحث خاتمه می دهد. نویسنده در بخش نخست با عنوان «اندیشه مدیریت» در چند سطر به بیان فرازهایی از اندیشه های افلاطون، ارسطو، فارابی، ابن خلدون، اخوانالصفا، ابوعلی سینا، خواجه نظام الملک طوسی، نظامی عروضی، سعدی شیرازی و مولوی پرداخته است. بخش دوم کتاب با عنوان «مدیریت چیست؟» به توصیف مدیریت پرداخته و متأسفانه نویسنده تعریف جامع و مانعی که شرط آغازین ورود به بحث است، ارائه نمی دهد و تنها با استناد به برخی روایات اظهار نموده که مدیریت بیشتر هدایت است، مدیریت بیشتر هدایت است، مدیریت بیشتر هدایت

فهرست کتاب: پیشگفتار، اندیشه مدیریت، مدیریت چیست، ضرورت مدیریت، نقش مدیریت، نقش مدیریت، خروب مدیریت، نقش مدیریت، چارچوبهای مدیریت، ارکان مدیریت، ابزار مدیریت، معیارهای شایستگی در مدیریت اسلامی، ویژگیهای مدیر، عوامل موفقیت مدیر، اخلاق مدیریت، شئون مدیریت، آفات مدیریت.



فصلنامه علمي\_پژوهشي

Y . V

#### پیشنیازهای مدیریت اسلامی؛ نویسنده: محمدتقی مصباح یزدی

این کتاب در ۱۳ بخش تدوین شده و حاصل درسهای نویسنده در دانشکده ی مدیریت دانشگاه تهران است. نویسنده به مباحثی از جمله انسانشناسی، مقدمه ی مدیریت و سایر علوم انسانی، ارتباط انسانشناسی با مدیریت، راه ترویج ارزشهای اخلاقی، انسانشناسی و فلسفه ی اخلاق، دانشمند دینی و تحقیق عمیق در علوم اسلامی، انسانشناسی، پیشنیازی ویژه برای مدیریت و اسلام و ارزشهای بر تر در مدیریت اقتصادی یرداخته است.

وی ترتیب منطقی بحث مدیریت را از انسان شناسی می داند و معتقد است مدیریت متضمن توصیه به رفتارهای خاص انسانی است که در قالب بایدها و نبایدها و ارزشها مطرح می شوند (مصباح یزدی، ۱۳۷۲)

فهرست کتاب: انسان شناسی مقدمه مدیریت، ضرورت و جود مباحث انسان شناسی، اسرار پیچیدهی روان، کاربرد فطرت در شاخههای مختلف، سرشت انسان، نظام ارزشی اسلام، تکامل پذیری انسان، تفسیری دیگر از قُرب، خلاصهای از گفتار پیشین، فلسفه عرفان عملی، روابط بین ارزشها، تزاحم منافع در مدیریت مادی، برداشتهای مختلف از مدیریت اسلامی.

### مديريت اسلامي؛ نويسنده: سيد على اكبر افجهاى

این کتاب مرکب از چهار بخش است. بخش نخست کتاب با عنوان مبانی مدیریت، مرکب از شش فصل است. نویسنده در فصل نخست با عنوان مکتب و علم به تبیین تفاوت مکتب و علم می پردازد. (افجهای، ۱۳۷۷)

فهرست کتاب: پیشگفتار، مبانی مدیریت<sup>۳</sup>، مبانی مدیریت منابع انسانی<sup>۱</sup>، مبانی مدیریت تو لید<sup>۱</sup>، نتیجه گیری.

#### امامت و رهبری؛ نویسنده: شهید مرتضی مطهری

نویسنده پس از مقدمهای نسبتاً طولانی که گزیدهای از مطالب پراکنده است، به بحث اصلی می پردازد. مقدمه ی مزبور را شورای نظارت بر نشر استاد مطهری، از مقدمه ی کتاب خلافت و ولایت ایشان با حذف برخی قسمتهای آن به مباحثی از جمله امامت و منطق دیالکتیک،

- 1. School
- 2. Science
- 3. Management Basis
- 4. Human Resource
- 5. Generation Management



فصلنامه علمي-پژوهشي

Y·A

امامت و حفظ دین، امامت و رهبری، فوق راهنمایی و رهبری امامت ائمه اطهار (ع)، و امامت اختصاص یافته است. در این کتاب به موضوع معانی و مراتب امامت اشاره و نویسنده به معنی و مفهوم اختصاصی امام می پردازد. (مطهری، ۱۳۵۸)

**فهرست کتاب**: مقدمه، معانی و مراتب امامت، امامت و بیان دین بعد از پیامبر، بررسی کلامی مسئله امامت، استناد قر اَنی مستقیم، امامت در قر اَن، امامت از دیدگاه ائمه.

## مدیریت علمی و مکتبی از دیدگاه اسلام؛ نویسنده: عباس اختری

این کتاب مرکب از دو فصل است. فصل نخست با عنوان «مسائل جنبی مدیریت» به مسائلی از جمله اینکه: مدیریت چیستی و رشد، دستهبندی کلی مکاتب مدیریت، چیستی و مدیریت اسلامی، مدیریت علمی و مکتبی، دو گونگی مباحث مدیریت، توهم جدایی علم از مکتب، رابطه مدیریت با روانشناسی و جامعه شناسی، تجربیات تاریخی و مدیریت پرداخته است. فصل دوم با عنوان «ترتیب مباحث مدیریت» به سه بخش مبانی و مسائل عمومی مدیریت، روابط انسانی و مدیریت و بالاخره مدیریت تولید تقسیم شده است.

**فهرست کتاب**: مقدمه، مسائل جنبی مدیریت، مبانی و مسائل عمومی مدیریت، روابط انسانی و مدیریت، مدیریت تولید.

#### تحلیلی از مدیریت اسلامی در پنج سال رهبری امام علی (ع)؛ نویسنده: غلامرضا اشرف سمنانی

این کتاب مرکب از شش فصل است. نویسنده در فصل نخست به رسم معهود آثار و پژوهشهای تطبیقی اعمل نموده و از علائق خویش و همچنین نیاز جامعه سخن رانده و بر علت انتخاب موضوع بدین سبب تأکید نموده و روش تحقیق خویش را بر مبنای مطالعات کتابخانهای ذکر نموده است. فصل دوم کتاب با عنوان «سیر تحول مدیریت در تاریخ زندگی انسان» در سه بخش با عنوانهای ۱) رهبری و مدیریت در جوامع باستانی، ۲) جنبش مدیریت علمی و ۳) مکاتب و تئوریهای مدیریت تنظیم شده است. نویسنده در بخش نخست به مقولهی پیدایش سازمانهای اجتماعی و اداری در یونان قدیم، مدیریت عمومی در عصر قدیم، امور اداری در چین باستان، ادارهی امور عمومی در روم باستان، و ادارهی امور دولتی در ایران باستان، اشاراتی به اجمال نموده است. بخش دوم کتاب با عنوان «جنبش مدیریت علمی» به تیلوریسم اشاره می کند. بخش سوم کتاب به بیان مکاتب و تئوری های مدیریت اختصاص یافته و از مکاتب تئوری کلاسیک، مکتب روابط انسانی، تئوری تصمیم گیری، مدیریت اختصاص یافته و از مکاتب تئوری کلاسیک، مکتب روابط انسانی، تئوری تصمیم گیری، تئوری سیستم، مکتب انسان گرایان، تئوری کلاسیک، مکتب روابط انسانی، مدیریت بلیک



فصلنامه علمى پژوهشى

7.9

نوع شناسی مطالعات مدیریت اسلامی ...

1. Comparative Research

و موتن و نظریه آرجریس یاد می کند. فصل سوم کتاب به بررسی تاریخی عربستان اختصاص یافته و در دو بخش \_اوضاع عربستان قبل از ظهور اسلام، و اوضاع عربستان بعد از ظهور اسلام \_ تنظیم شده است.

**فهرست کتاب**: کلیات، سیر تحول مدیریت در تاریخ زندگی اسلام، بررسی تاریخ عربستان، رهبری و مدیریت در اسلام، علی و حکومت، شیوههای رهبری و مدیریت امام علی (ع)، بازنگری و نتیجه گیری.

#### اخلاق مدیریت در اسلام؛ نویسنده: محمد ریشهری

فهرست کتاب: پیشگفتار، شرح صدر، آسان شدن مدیریت، رسایی سخن، معاون شایسته. اخلاق کارگزاران حکومت از دیدگاه اسلام؛ نویسنده: سید محمدرضا تاجالدینی

فهرست کتاب: تعاریف و کلیات، معیارهای لازم و اساسی، اخلاق فردی کارگزاران، اخلاق کارگزاران در ارتباط کارگزاران در ارتباط با مافوق، اخلاق کارگزاران در ارتباط با یکدیگر، اخلاق کارگزاران با زیردستان، اخلاق مدیریتی کارگزاران.

### مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن؛ نویسنده: محمدعلی انصاری و همکاران

همانگونه که از پیشگفتار این کتاب برمی آید، مؤلفان با هدف پاسخگویی به نیاز جامعه ی علمی مدیریت در راستای تدوین یک منبع درسی برای درس «مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن» به نگارش این کتاب پرداختهاند. این کتاب از سه بخش تشکیل شده است: بخش اول شامل کلیاتی است که زمینه ساز ورود به مبحث مدیریت اسلامی بوده و مباحثی چون تعامل دین و علم، شناخت شناسی و بررسی منابع مدیریت اسلامی را مورد مطالعه قرار داده است.

بخش دوم مربوط به طرح اصول مدیریتی در نظام فکری اسلام است. در این بخش با توجه به رجوع و بازگشت مجموعه مباحث مطرحشده در شریعت مقدس، به سه اصل بنیادین توجید، نبوت و معاد که اصل مشترک تمامی ادیان توحیدی است پرداخته شده و از هریک از این سه اصل اساسی، اصول سه گانهای استخراج و تبیین شده و در کنار هر اصل، الگوهای معرفتی نیز بیان شده است. همچنین از منظری تطبیقی، به مباحث مدیریت علمی توجهی شده و این اشارهها گاه به واسطه ضرورت بحث و گاه به جهت بیان انتقادی موضوع بوده است. بخش سوم به تعریف مجموعه واژگان و اصطلاحات مدیریتی مورد استفاده در این کتاب اختصاص دارد و ضمیمهای است که برای تسهیل مراجعات دانشجویان تدوین شده است.

همان طور که ذکر شد کتاب حاضر با مختصر تغییراتی در چارچوب سرفصل های تعیین شده



فصلنامه علمى پژوهشي

11.

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸ توسط شورای عالی برنامهریزی وزارت فرهنگ و آموزش عالی تدوین شده است. طبیعی است طرح و عدم طرح پارهای مطالب، به این دلیل است.

به اذعان مؤلفان کتاب، مبنا قرار گرفتن سه اصل توحید، نبوت و معاد در تدوین این کتاب بدین جهت است که اینها به عنوان اصول دین مطرح می شوند و دو اصل مذهب یعنی امامت و عدل نیز از این سه منبعث می باشند و چنانچه محدودیت کتاب مطرح نبود طرح آن دو اصل نیز بدون شک تکمیل کننده ی مطالب بود.

فهرست کتاب: کلیات، منابع مدیریت اسلامی، شناختشناسی، توحید، معاد، نبوت، تعریف واژگان.

### مديريت در اسلام؛ نويسنده: على أقاپيروز و همكاران

این کتاب که از انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه است توسط جمعی از اعضای هیئت علمی گروه مدیریت این پژوهشگاه تدوین شده است، این کتاب از هشت بخش تشکیل شده و به طور کلی دربرگیرنده ی ۳۱ فصل است.

در هر بخش در ابتدا مفاهیم و کلیاتی ذکر شده که در حقیقت همان نظریههای غربی در حوزه ی مربوطه هستند. در ادامه هر بخش، با توجه به منابع اسلامی (قرآن و حدیث) برای هریک از نظریههای غربی مؤیدات متعددی ارائه شده است.

در بررسی کلی کتاب روشن می شود که در بسیاری موارد، مؤلفان با قبول ساختار محتوایی نظریه های غربی، درصدد ارائه مستندات دینی برای آن هستند (ساختار کتاب مؤید این مطلب است) و در امور جزئی می توان به شواهدی برخورد که تقسیم بندی ها و ساختار مبتنی بر مطالعات دینی را در حوزه ی مدیریت ارائه کرده اند. این کتاب که در سال ۱۳۸۶ به چاپ سوم رسید ه در ۳۵۰ صفحه به نگارش درآمده است.

**فهرست کتاب**: برنامهریزی، تصمیم گیری، سازماندهی، انگیزش، ارتباطات، رهبری، کنترل و نظارت، خودکنترلی.

#### ٢. نوع شناسي مطالعات مديريت اسلامي

همانطور که قبلاً شرح آن گذشت به منظور تحلیل منابع و متون مطالعاتی در حوزه ی مدیریت اسلامی، در این مقاله ٤ بُعد مورد بررسی قرار می گیرد که در ادامه ضمن تشریح ابعاد هریک از آنها، منابع تحت بررسی نیز در جایگاه خود مورد تحلیل قرار می گیرند.



فصلنامەعلمى-پژوهشى

711

#### الف\_بعد موضوعي يا محتوايي

در بررسی محتوایی به عمل آمده کتابهایی که در حوزهی مدیریت اسلامی به نگارش درآمدهاند مشخص شد این مطالعات از حیث موضوعی عملاً در ۳ دسته قرار می گیرند:

۱. کتابهایی که مباحث مدیریت اسلامی را در حد نظریهها و اصول مدیریت و حکومتداری مطرح کردهاند. برای نمونه می توان به موارد زیر اشاره کرد:

- انصاری و همکاران، محمدعلی، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، (تهران، انتشارات بیان هدایت نور، چاپ سوم، ۱۳۸٤).
- تقوی دامغانی، سید رضا، نگرشی بر مدیریت اسلامی، (تهران، سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۰).
- مصباح یزدی، محمدتقی، پیشنیازهای مدیریت اسلامی، (مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۷۲).
  - مطهری، مرتضی، امامت و رهبری، (قم، انتشارات صدر، ۱۳۶۸).
- مكارم شيرازي، ناصر، مديريت و فرماندهي در اسلام، (قم، مطبوعاتي هدف، ١٣٦٨).
- اختری، عباس علی، مدیریت علمی مکتبی از دیدگاه اسلام، (تهران، سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۳).

۲. کتابهایی که مباحث مدیریت اسلامی را از حد نظریه گذرانده و تا حدودی وارد تکنیکها و برنامههای عملیاتی شدهاند از جمله:

- آقاپیروز و همکاران، علی، مدیریت در اسلام، (انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، چاپ سوم، ۱۳۸۶).
  - افجهای، سید علی اکبر، مدیریت اسلامی، (تهران، جهاد دانشگاهی، ۱۳۷۷).
- مقیمی، سید محمد، منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر، (تهران، مؤسسه کتاب مهربان نشر، ۱۳۸۰).
- نبوی، محمد حسن، مدیریت اسلامی، (قم، دفتر تبلیغات اسلامی حوزه عملیه، ۱۳۷٦).
- ۳. کتابهایی که هدف آنها ارائه پندها و آموزههای اخلاقی برای مدیران جوامع اسلامی و انتقال اصول یا فنون مدیریت است از جمله:
- تاجالدینی، سید محمدرضا، اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، (تهران، سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۲).



فصلنامه علمى پژوهشي

717

• محمدی ریشهری، محمد، اخلاق مدیریت در اسلام، (قم، دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه، ۱۳۷٤).

#### ب\_بعد روش شناختی

با بررسی مطالعات انجام شده مشخص می شود این کتابها از حیث روش شناسی در ۲ دسته کلی قرار می گیرند:

۱. کتابهایی که در آنها مبنا و ساختار اصلی کتاب بر پایه نظریههای غربی مدیریت قرار دارد و در جریان مطالعه، از متون و منابع اسلامی (قرآن و حدیث) تأییدهایی برای آنها گردآوری شده است. از جمله: ا

مدیریت در اسلام، مدیریت اسلامی، منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر، مدیریت اسلامی.

۲. کتابهایی که در آنها مبنا، متون و منابع اسلامی است و هر آیه و نشانهای که به زعم نویسنده با مباحث مدیریت و حکومتداری در جامعه اسلامی مرتبط بوده گردآوری شده و از ساختاربندی آیات و احادیث، کتابی تدوین شده است. از جمله کتابهای این دسته می توان به موارد زیر اشاره کرد:

مدیریت علمی مکتبی از دیدگاه اسلام، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، نگرشی بر مدیریت اسلامی، اخلاق مدیریت در اسلام، پیش نیازهای مدیریت اسلامی، امامت و رهبری، مدیریت و فرماندهی در اسلام.

لازم به توضيح است در اين دسته آثار، معمولاً به سه روش عمل شده است:

١. گردآوري آيات و احاديث مرتبط و تدوين كتاب بر مبناي آنها؛

۲. بررسی سیره عملی پیامبران و ائمه و ارائه الگوی مدیر اسلامی بر پایه آن؛

٣. تلفيقي از دو روش فوق.

#### ج \_ بُعد منابع مورد استفاده

کتابهای تحت بررسی در این مقاله را از حیث منابع می توان در ٤ دسته قرار داد:

١. كتابهايي كه عمدتاً به استناد آيات و روايات به نگارش درآمدهاند از جمله:

اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، اخلاق مدیریت در اسلام، پیش نیازهای مدیریت اسلامی، امامت و رهبری، مدیریت و فرماندهی در اسلام.

۱. در اینجا به دلیل رعایت اختصار، از ذکر معرفی کامل کتاب خودداری می شود و صرفاً به نام اثر اشاره خواهد شد.



فصلنامەعلمى<u>-پ</u>ژوهشى

717

۲. کتابهایی که به استناد متون و منابع علمی مدیریت و بر پایه آیات و روایات به نگارش در آمدهاند مانند: مدیریت در اسلام، مدیریت علمی مکتبی از دیدگاه اسلام، اشرف سمنانی، غلامرضا، تحلیلی از مدیریت اسلامی در پنج سال رهبری امام علی (ع)، (تهران، انتشارات بعثت، ۱۳۲۸).

مدیریت اسلامی، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، نگرشی بر مدیریت اسلامی، منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر، مدیریت اسلامی.

۳. کتابهایی که عمدتاً بر پایه نهجالبلاغه (بهویژه نامهی حضرت علی (ع) به مالک اشتر) تدوین شدهاند از جمله: منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر.

کتابهایی که منبع آنها را سخنرانیها یا مقالات متنوع و مختلف تشکیل دادهاند و ساختار منسجمی برای آن نمی توان در نظر گرفت مانند: پیش نیازهای مدیریت اسلامی.
د ـ بعد نویسندگان یا مؤلفان آثار

طبیعی است نویسندگان آثار مورد مطالعه در حوزهی مدیریت اسلامی، در هر دو حوزهی مدیریت اسلامی، در هر دو حوزهی مدیریت و دین (اسلام) تخصص داشته باشند؛ با این وجود در بررسی آثار مربوطه این قاعده زیر سؤال میرود. در بررسی حوزهی تخصصی مؤلفان مختلف، می توان نویسندگان را در ۳ دسته قرار داد:

۱. مؤلفانی که حوزه ی تخصصی آنها مطالعات دینی و مذهبی است و مدیریت را به طور جنبی و بسیار کلی مورد مطالعه قرار دادهاند، نظیر: اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، اخلاق مدیریت در اسلام، پیش نیازهای مدیریت اسلامی، امامت و رهبری، مدیریت و فرماندهی در اسلام، مدیریت اسلامی.

۲. مؤلفانی که حوزه ی تخصصی آنها مدیریت است و جنبه ی دینی را از طریق مطالعات جنبی یا استفاده از آثار اندیشمندان دینی کسب کردهاند، مانند: مدیریت اسلامی، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر.

۳. مؤلفانی که جنبه دوساحتی حوزوی و دانشگاهی داشته و رشتهی مطالعاتی آنها در دانشگاه، مدیریت بوده است مانند: مدیریت در اسلام، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن. لازم به توضیح است تخصص مؤلف به عنوان بُعد چهارم این تحقیق، تأثیر بسزایی در سایر



فصلنامه علمي-پژوهشي

712

ابعاد دارد. به عبارتی می توان تأثیر این مؤلفه را در ساختاربندی کتاب، روش مطالعه و گردآوری مطالب، منابع مورد استفاده و حتی موضوع و محتوای کتاب به وضوح مشاهده کرد.

### نتيجهگيري

این مقاله به جستجوگران و علاقه مندان به مطالعه در حوزه ی مدیریت اسلامی کمک می کند از زوایایی محدود، به نوع شناسی مطالعات مدیریت اسلامی و کتابهای منتشره در این حوزه دست بیابند. این مقاله بر آثار منتخب (۱۳ عنوان کتاب) تأکید دارد و بررسی تمامی آثار موجود در این حوزه، نیازمند تحقیقات گسترده تر و عمیق تری است. همچنین لازم به یادآوری است نوع شناسی و بررسی فراتحلیلی صرفاً در مورد کتابهایی است که به زبان فارسی و توسط مؤلفان مؤلفان شیعه به نگارش در آمده اند و بررسی آثار مرتبط به زبانهای غیرفارسی که توسط مؤلفان با مذاهب دیگر انجام شده، در جایگاه خود نیازمند تحقیقاتی به مراتب علمی تر و وسیع تر است.



فصلنامهعلمي-پژوهشي

710

### پیوست: فهرست کتب و منابع تدوین شده در زمینهی مدیریت اسلامی

۱. آقاپیروز و همکاران، علی، مدیریت در اسلام، (انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، چاپ سوم، ۱۳۸۶).

٢. ابراهيمي، محمدحسين، مديريت اسلامي، (دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميه قم، ١٣٧٥).

٣. اخترى، عباسعلى، مديريت علمي مكتبى از ديدگاه اسلام، (تهران، سازمان تبليغات اسلامي، ١٣٧٣).

٤. اسلامي، احمد، مديريت اسلامي، (اصفهان، جهاد دانشگاهي صنعتي اصفهان، ١٣٦٦).

٥. اشرف سمنانی، غلامرضا، تحلیلی از مدیریت اسلامی در پنج سال رهبری امام علی (ع)، (تهران، انتشارات بعث، ۱۳۲۸).

٦. افجهای، سید علی اکبر، مدیریت اسلامی، (تهران، جهاد دانشگاهی، ۱۳۷۷).

۷. امین زاده، محمدرضا، اخلاق کارگزاران، (قم، مؤسسه در راه حق، ۱۳۷۸).

۸. انصاری و همکاران، محمدعلی، مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، (انتشارات بیان هدایت نور، چاپ سوم، ۱۳۸٤).

۹. انصاری، محمدعلی، مدیریت اسلامی، (مشهد، نشر محقق، ۱۳۷۸).

۱۰. باتمانقلیچ، فریور، مدیریت اسلامی (نظام مشارکت ـ زیربنایی مدیریت اسلامی)، (تهران، مؤلف، ۱۳۷۱).

۱۱. برنجی، محمدرضا، نگرشی بر مدیریت در اسلام، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۷).

۱۲. بهشتی، محمدحسین، مدیریت اسلامی، (تهران، سازمان امور اداری و استخدامی، ۱۳٦٤).

۱۳. يورسيف، عباس، مديريت اسلامي (مديريت برسه بنيان)، (تهران، واثقي، ١٣٧٥).

۱٤. تاجالدینی، سید محمدرضا، اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، (تهران، سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۲)

١٥. تقوى دامغاني، سيد رضا، نگرشي بر مديريت اسلامي، (تهران، سازمان تبليغات اسلامي، ١٣٧٠).

١٦. تقوی راد، محمدعلی، لغزشگاههای مدیریت از دیدگاه اسلام، (تهران، نشر مسعی، ١٣٧٦).

۱۷. توانایان فرد، حسن، مبانی مدیریت و مدیریت در اسلام، (تهران، دانشگاه آزاد اسلامی، ۱۳۷۸).

۱۸. توکلی، هادی، ارزیابی اهلیت کارگزاران از دیدگاه اسلام، (تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات اداری سازمان امور اداری و استخدامی کشور، ۱۳۷٤).

۱۹. جاسبی، عبدالله، مباحثی در مدیریت اسلامی، (تهران، دانشگاه آزاد اسلامی، ۱۳۷۸).

 ۲۰. جوادی آملی، عبدالله، نگرشی بر مدیریت از دیدگاه اسلام، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۲).

۲۱. جوادی آملی، عبدالله، اخلاق کارگزاران در حکومت اسلامی، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳٦٤).



#### فصلنامه علم \_ بژوهشی

717

دوره اول شماره ک پاییز ۱۳۸۸ ٢٢. حسين الهاشمي، سيد منيرالدين، مديريت ديني و علمي، (قم، فرهنگستان علوم اسلامي، ١٣٧٤).

۲۳. حسینی سیاهپوش، سید محمود، مبانی سرپرستی و رفتار سازمانی در اسلام شرق و غرب، (تهران، مؤسسه اسلامی ابجد، ۱۳۹۲).

۲٤. حسيني سياهپوش، سيد محمود، سيري كوتاه در مديريت اسلامي، (تهران، جهاد دانشگاهي تهران، ۱۳٦٤).

۲۵. حسینی سیاهپوش، سید محمود، نقطهنظرهای اسلامی در مدیریت، (تهران، مؤسسه اسلامی ابجد، ۱۳۲۸).

٢٦. خاكبان، سليمان، مديريت اسلامي، (قم، نشر حضور، ١٣٧٥).

۲۷. خامنهای، سید علی، اخلاق کارگزاران، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۸).

۲۸. خنیفر، حسین، پیش در آمدی بر اصول و مبانی مدیریت و دیدگاه امام علی (ع) با نگرش تطبیقی، (تهران، نشر پیک دبیران، ۱۳۸۰).

۲۹. دیدگاههای اسلام در مدیریت، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۸).

۳۰. ذاکری، علی اکبر، سیمای کارگزاران علی (ع)، (قم، مرکز تحقیق و توسعه حوزه علمیه، ۱۳۷۵).

۳۱. رشیدپور، عبدالمجید، دیباچهای بر مدیریت در اسلام، (تهران، انتشارات نهضت، ۱۳۷۰).

۳۲. رضایی، عبدالعلی، در آمدی بر مدیریت توسعه اجتماعی نظام فکری، (قم، فرهنگستان علوم اسلامی، ۱۳۷۹).

٣٣. سبحاني، جعفر، ويژگيهاي مديريت اسلامي، (تهران، مركز آموزش مديريت دولتي، ١٣٧٢).

۳٤. شــمس الدین، محمدمهدی، نظام حکومت و مدیریت در اســلام، مترجم: ســید مرتضی آیتاللهزاده شیرازی، (تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۵).

۳۵. صدوق، بررسی تطبیقی اصول موضوعهای علم مدیریت الهی و مادی، (قم، فرهنگستان علوم اسلامی، ۱۳۷٦).

٣٦. ضميري، محمدعلي، مديريت اسلامي، (تهران، دانشگاه پيام نور، ١٣٧١).

۳۷. طیب، مهدی، مدیریت اسلامی، (تهران، نشر سفینه، ۱۳۷۹).

.٣٨ عباس نژاد، محمد، مديريت از ديدگاه قرآن، (زرند، دانشكده صنعت و معدن، ١٣٧٥).

۳۹. عسگریان، مصطفی، مدیریت اسلامی، (تهران، جهاد دانشگاهی تربیت معلم، ۱۳۷۰).

٤٠. على آبادي، عليرضا، مديران جامعه اسلامي، (تهران، نشر رامين، ١٣٧٢).

دا عمید زنجانی، عباسعلی، سیاستگذاری و تصمیمگیری در نظام رهبری و مدیریت از دیدگاه عقل و وحی، (تهران، مرکز اَموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۲).



فصلنامهعلمی-پژوهشی

YIV

25. فایضی، علی، کاربرد اصول مدیریت در جوامع با جهت گیری اسلامی، (تهران، نشر فطرت، ۱۳۷۵).

٤٤. قبادي، اسماعيل، اصول و مباني مديريت اسلامي، (تهران، مؤسسه فرهنگي انتشاراتي فقه، ١٣٧٨).

20. قوچانی، محمود، فرمان حکومتی، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۷).

٤٦. ماحوزی، مهدی، علی (ع) و آیین رهبری، (تهران، نشر پیک دانش، ١٣٦٣).

٤٧. مجد افندی، حسن، نگرشی توحیدی در مدیریت و اداره عمومی مفاهیم، اصول و یک روش جدید، (تهران، مرکز بررسیها و مطالعات استراتژیک، اداری سازمان امور اداری و استخدامی کشور، ۱۳۷٦).

۸٤. محمدی ریشهری، محمد، اخلاق مدیریت در اسلام، (قم، دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه، ۱۳۷٤).

٤٩. محمدی ریشهری، محمد، رهبری در اسلام، (قم، دارالحدیث، ۱۳۷۵).

۵۰. مختار، مسعود، تخصیصها و شروطی که از نظر اسلام باید در یک مدیر وجود داشته باشد، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۲).

٥١. مرعشي، جعفر، مديريت اسلامي نظام فكر، (تهران، سازمان مديريت صنعتي، ١٣٧٢).

٥٢. مرعشي، جعفر، مقولاتي در زمينه مديريت اسلامي، (تهران، سازمان مديريت صنعتي، ١٣٧٢).

٥٣. مسلمي زاده، طاهره، مديريت اسلامي از نگاه قرآن و روايات، (تهران، مؤسسه تحقيقاتي عاشورا، ١٣٧٨).

0٤. مشبکی، اصغر، مطالعه تطبیقی اصول و مبانی مدیریت از دیدگاه اسلام، (تهران، مرکز آموزش مدیریت دولتی، ۱۳۷۱).

٥٥. مشرف جوادي، محمدحسين، اصول و متون مديريت در اسلام، (همدان، نور علم، ١٣٧٨).

٥٦. مشهدی، محمد کاظم، نظام نامه حکومت، (قم، انتشارات انصاریان، ١٣٧٥).

۰۵۷ مصباح یزدی، محمدتقی، پیش نیازهای مدیریت اسلامی، (قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۷).

۵۸. مطهری، مرتضی، امامت و رهبری، (قم، انتشارات صدر، ۱۳٦۸).

٥٩. مظفریان، منوچهر، رهبری و مدیریت در اسلام، (تهران، مطبوعات عطایی، ١٣٦٢).

٦٠. مقیمی، سید محمد، منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر، (تهران، مؤسسه کتاب مهربان نشر، ۱۳۸۰).

٦١. مكارم شيرازي، ناصر، مديريت و فرماندهي در اسلام، (قم، مطبوعاتي هدف، ١٣٦٨).

۲۲. موسوی خمینی، روحالله، اخلاق کارگزاران، (تهران، سازمان امور اداری و استخدامی، ۱۳۷٦).

٦٣. مهدوی، ولی الله، اخلاق اداری در نهجالبلاغه، (تهران، مرکز تحقیقات اداری سازمان امور اداری و استخدامی، ۱۳۷٦).

٦٤. نادری، قمی، محمدمهدی، قدرت در مدیریت اسلامی، (قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۷۸).



#### فصلنامه علمي\_يژوهشي

711

٦٥. نبوي، محمدحسن، مديريت اسلامي، (قم، دفتر تبليغات اسلامي حوزه عمليه، ١٣٧٦).

٦٧. واثقى، قاسم، درس هايي از اخلاق مديريت، (تهران، سازمان تبليغات اسلامي، ١٣٧٣).

۱۷۰. الوان کار، سید حسین، جلوههای مدیریت در نامههای حضرت علی (ع)، (تهران، نشر کتاب آشنا،
۱۳۷٤).

۱۹. هاشمی رکاوندیسید، مجتبی، رهبری و مدیریت (در ایران، اسلام و غرب)، (تهران، نشر باطن، ۱۳۷۹).

٧٠. هاشمي، حسين، بررسي رابطه مديريت با توسعه نظام ولايت، (قم، فرهنگستان علوم اسلامي، ١٣٧٥).



فصلنامه علمي \_پژوهشي

419

#### منابع

آقاپیروزع. و همکاران، (۱۳۸٤) مدیریت در اسلام، انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، چاپ سوم. اختری، ع. (۱۳۷۳) مدیریت علمی مکتبی از دیدگاه اسلام، تهران، سازمان تبلیغات اسلامی. اشرف سمنانی، غ. (۱۳۳۸) تحلیلی از مدیریت اسلامی در پنج سال رهبری امام علی (ع)، تهران، انتشارات بعثت.

افجهای، ع. (۱۳۷۷) مدیریت اسلامی، تهران، جهاد دانشگاهی.

امیری، ع. (۱۳۸۵) «رویکردهای مختلف نسبت به رابطه علم و دین»، نشریه پژوهشهای دینی، شماره چهارم. انصاری م. و همکاران، (۱۳۸۶) مبانی مدیریت اسلامی و الگوهای آن، انتشارات بیان هدایت نور، چاپ سوم. تاجالدینی، م. (۱۳۷٦) اخلاق کارگزاران از دیدگاه اسلام، تهران، سازمان تبلیغات اسلامی.

تقوی دامغانی، ر. (۱۳۷۰) نگرشی بر مدیریت اسلامی، تهران، سازمان تبلیغات اسلامی.

حافظنیا، م. (۱۳۸٦) مقدمهای بر روش تحقیق در علوم انسانی، تهران، سمت.

خنیفر، ح. (۱۳۸۶) «تحلیل محتوای منابع مدیریت اسلامی با تأکید بر آثار منتخب»، نشریه فرهنگ مدیریت، شماره دهم.

> حسین زاده، م. (۱۳۷۹) دین شناسی، قم، انتشارات مؤسسه پژوهشی آموزشی امام خمینی (ره). سروش، ع. (۱۳۵۷) علم چیست، فلسفه چیست؟ تهران، انتشارات حکمت.

> > فعالى، م. (١٣٧٨) علوم پايه، نظريت براهت، قم، نشرالصادقين.

فنایی اشکوری، م. (۱۳۸۰) دانش اسلامی، دانشگاه اسلامی، قم، انتشارات مؤسسه پژوهشی آموزشی امام خمینی (ره). محمدی ریشهری، م. (۱۳۷٤) اخلاق مدیریت در اسلام، قم، دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه.

مصباح يزدي، م. (١٣٧٥) آموزش عقايد، ج ١، مؤسسه پژوهشي آموزشي امام خميني (ره).

\_\_\_\_\_(۱۳۷۸) اَموزش فلسفه، تهران، انتشارات امیرکبیر، شرکت چاپ و نشر بینالملل.

\_\_\_\_\_(۱۳۷۱) پیش نیازهای مدیریت اسلامی، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.

مطهری، م. (۱۳۷۸) امامت و رهبری، قم، انتشارات صدر.

مقیمی، م. (۱۳۸۰) منشور مدیریت یا نگرش تطبیقی به فرمان حکومتی علی (ع) به مالک اشتر، تهران، مؤسسه کتاب مهربان نشر.

مکارم شیرازی، ن. (۱۳۲۸) مدیریت و فرماندهی در اسلام، قم، مطبوعاتی هدف.

نبوى، م. (١٣٧٦) مديريت اسلامي، قم، دفتر تبليغات اسلامي حوزه عمليه.

نقى پورفر، و. (١٣٧٦) اصول مديريت اسلامي و الگوهاي آن، تهران، مركز آموزش مديريت دولتي.



فصلنامه علمي-پژوهشي

77.